
Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 

 

https://doi.org/10.63300/tm09012026  43 

 

 

 

Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies 

தமிழ்மணம் சர்வததசத் தமிழ் ஆய்விதழ் 

https://tamilmanam.in/  

Article Type: Research Article 

Divine Grace and Spiritual Liberation in Saiva Siddhanta 

Dr. A. Atheeswari1*, R. Manjula Balamurugan2, 

1Associate Professor, Department of Tamil, The Madura College (Autonomous), Madurai -11, Tamilnadu, India. 
ORCiD: https://orcid.org/0009-0007-6523  

*Correspondence:Email: sumasumathi930@gmail.com. 

Received: 28-01-2026; Revised: 30-01-2026; Accepted: 05-02-2026; Published: 10-02-2026 

 

Abstract: Saiva Siddhanta is a holistic metaphysical system emerging from the profound philosophical inquiries 

of Tamil culture. Grounded in the triadic reality of Pati (God), Pasu (Soul), and Pasam (Bondage), this philosophy 

explains how souls liberate themselves from worldly fetters through Divine Grace to attain supreme bliss. 

This article explores how Divine Grace (Arul) is not merely compassion, but a transcendental power that dispels 

the darkness of ignorance and generates the flow of Sivananda (divine bliss). Drawing upon literary evidences 

from Manikkavasagar’s Thiruvasagam, Thirumular’s Thirumandiram, and Umapathi Shivachariyar’s 

Thiruvarutpayan, this study analyzes how ‘Bestowal of Grace’ (Arulal)—among the five divine acts of Lord 

Shiva—stands as the pinnacle of spiritual evolution. 

Furthermore, this paper presents detailed explanations and tables regarding the stages of spiritual maturity, 

including Mala Paripakam (ripening of impurities), Iruvinaiyoppu (equanimity towards karma), and 

Saktinipatam (the descent of grace), alongside the fourfold path beginning with Cariya. This research proves that 

Divine Grace serves as both the foundation for the soul and the axis upon which the universe functions. 

Keywords: Saiva Siddhanta, Thiruvarul (Divine Grace), Pati-Pasu-Pasam, Saktinipatam, Mukti (Liberation), 

Thiruvasagam, Thirumandiram, Meikanda Sastras. 

 
 

 
Copyright © 2024 by the author(s). Published by Department of Library, Nallamuthu Gounder 
Mahalingam College, Pollachi. This is an open access article under the Creative Commons Attribution 
(CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 
Publisher’s Note: The views, opinions, and information presented in all publications are the sole responsibility of 
the respective authors and contributors, and do not necessarily reflect the views of Department of Library, 
Nallamuthu Gounder Mahalingam College, Pollachi and/or its editors. Department of Library, Nallamuthu Gounder 
Mahalingam College, Pollachi and/or its editors hereby disclaim any liability for any harm or damage to individuals 
or property arising from the implementation of ideas, methods, instructions, or products mentioned in the 
content. 

 

 

https://tamilmanam.in/
https://orcid.org/0009-0007-6523
mailto:sumasumathi930@gmail.com


Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 44 

சைவ ைித்தாந்தத்தில் இசைவனின் அருள்நலச் ைிைப்பும் ஆன்ம 

விடுதசலயும் 

1முசனவர் அ. ஆத்தீஸ்வாி,  

இணைப் பேராசிாியர், தமிழ்த்துணை., மதுணரக் கல்லூாி (தன்னாட்சி), மதுணர-11. 

2ரா. மஞ்சுளா பாலமுருகன், கரூர். 

ஆய்வுச் சுருக்கம் 

ணசவ சித்தாந்தம் என்ேது தமிழ் ேண்ோட்டின் முதிர்ந்த தத்துவத் பதடலின் விணைவாக உருவான ஒரு 

முழுணமயான மமய்ப்மோருைியல் அணமப்ோகும். இத்தத்துவம் ேதி, ேசு, ோசம் என்னும் முப்மோருள் 

உண்ணமணய அடிப்ேணடயாகக் மகாண்டு, உயிர்கள் எவ்வாறு இணைவனின் திருவருைால் 

தணைகைிலிருந்து விடுேட்டுப் போின்ேத்ணத எய்துகின்ைன என்ேணத விைக்குகிைது. இக்கட்டுணர, 

இணைவனின் அருள் (Arul) என்ேது மவறும் கருணை மட்டுமல்ல, அது ஆன்மாவின் அைியாணம 

இருணை அகற்ைி, சிவானந்தப் மேருக்கிணனத் பதாற்றுவிக்கும் ஒரு பேராற்ைல் என்ேணத விாிவாக 

ஆராய்கிைது. மாைிக்கவாசகாின் திருவாசகம், திருமூலாின் திருமந்திரம் மற்றும் உமாேதி 

சிவாச்சாாியாாின் திருவருட்ேயன் ஆகிய இலக்கியச் சான்றுகணைக் மகாண்டு, இணைவனின் 

ஐந்மதாழில்கைில் 'அருைல்' என்ேது எவ்வாறு ஆன்ம ோிைாமத்தின் உச்சக்கட்டமாகத் திகழ்கிைது 

என்ேது ேகுப்ோய்வு மசய்யப்ேடுகிைது. பமலும், மலோிோகம், இருவிணனமயாப்பு மற்றும் 

சத்திநிோதம் ஆகிய ஆன்ம ேக்குவ நிணலகளும், சாிணய முதலான நால்வணக மநைிகளும் 

அட்டவணைகள் மற்றும் விாிவான விைக்கங்களுடன் இங்கு முன்ணவக்கப்ேடுகின்ைன. இவ்வாய்வு, 

இணைவனின் அருபை ஆன்மாவிற்கு ஆதாரமாகவும், உலக இயக்கத்தின் அச்சாைியாகவும் 

விைங்குவணத மமய்ப்ேிக்கிைது. 

முக்கியச் சைாற்கள் (Keywords): ணசவ சித்தாந்தம், திருவருள், ேதி-ேசு-ோசம், சத்திநிோதம், முக்தி, 

திருவாசகம், திருமந்திரம், மமய்கண்ட சாத்திரங்கள். 

1. முன்னுசர 

ணசவ சித்தாந்தம் என்ேது மதன்னிந்தியாவின், குைிப்ோகத் தமிழ்நாட்டின் ஆன்மீக மற்றும் தத்துவ 

வரலாற்ைில் ஒரு உன்னதமான இடத்ணதப் மேற்றுள்ைது. இத்தத்துவம் "சித்தாந்தம்" என்று 

அணழக்கப்ேடுவதன் காரைம், இது ேிை தத்துவங்கைின் கருத்துக்கணைக் கருத்தில் மகாண்டு 

எட்டப்ேட்ட "முடிந்த முடிவு" என்ேதாகும். கி.ேி. 5-ஆம் நூற்ைாண்டு முதல் 9-ஆம் நூற்ைாண்டு வணர 

வாழ்ந்த அறுேத்து மூன்று நாயன்மார்கைின் ேக்திப் ோடல்கள், ணசவ சித்தாந்தத்தின் 

உைர்ச்சிப்பூர்வமான அடித்தைத்ணத அணமத்தன. இதணனத் மதாடர்ந்து, 13-ஆம் நூற்ைாண்டில் 



Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 45 

மமய்கண்ட பதவர் போன்ை சான்பைார்கைால் இத்தத்துவ மரபு முணைப்ேடுத்தப்ேட்டு, 14 மமய்கண்ட 

சாத்திரங்கைாக உருப்மேற்ைது. 

ணசவ சித்தாந்தத்தின் ணமயக்கருத்து என்ேது இணைவன் (ேதி), உயிர் (ேசு) மற்றும் தணை (ோசம்) 

ஆகிய மூன்றும் அநாதியானது, அதாவது மதாடக்கமற்ைது என்ேதாகும். இதில் இணைவனின் அருள் 

என்ேது ஆன்மாணவ மலக்கட்டுகைில் இருந்து விடுவித்து, அவணனச் சிவமாக்கும் மேரும் சக்தியாகச் 

மசயல்ேடுகிைது. இணைவன் உயிர்கள் மீது மகாண்ட அைவற்ை கருணையால், அணவ 

அனுேவங்கைின் வாயிலாகப் ேக்குவம் மேறும்மோருட்டு இவ்வுலணகப் ேணடத்து அருள்கிைான். 

இக்கட்டுணர, இந்த அருள்நலச் சிைப்ேிணன இலக்கிய மற்றும் தத்துவ பநாக்கில் ஆழமாக ஆராய 

முற்ேடுகிைது. 

2. சைவ ைித்தாந்தத்தின் வரலாற்றுப் பின்னணியும் தத்துவத் ததாற்ைமும் 

ணசவ சித்தாந்தத்தின் பவர்கள் சங்க காலத்திற்கு முற்ேட்ட "அைிவர்" மரேில் இருப்ேதாகக் 

கருதப்ேடுகிைது. முற்காலத்தில் "இன்ே மநைி", "ஒைி மநைி" என்று அணழக்கப்ேட்ட இந்தத் தத்துவ 

முணை, காலப்போக்கில் ஆகமங்கள் மற்றும் உேநிடதங்கைின் சாரத்ணதச் பசர்த்துக்மகாண்டு ணசவ 

சித்தாந்தமாக மலர்ந்தது. வட இந்தியாவில் நிலவிய காஷ்மீர ணசவத்திற்கும், மதன்னிந்திய 

ணசவத்திற்கும் இணடபய 12-ஆம் நூற்ைாண்டில் ஒரு ேிாிவிணன ஏற்ேட்டது; மதன்னிந்திய ணசவம் 

ேக்தி இயக்கத்தின் தாக்கத்தால் சடங்குகள் மற்றும் ேக்திக்கு அதிக முக்கியத்துவம் அைித்தது. 

தமிழ் ணசவ சித்தாந்தம் ேன்னிரு திருமுணைகணைத் பதாத்திர நூல்கைாகவும், ேதினான்கு மமய்கண்ட 

சாத்திரங்கணைச் சாத்திர நூல்கைாகவும் மகாள்கிைது. திருநாவுக்கரசர், திருஞானசம்ேந்தர், சுந்தரர் 

மற்றும் மாைிக்கவாசகர் ஆகிய நால்வர் இச்சமயத்தின் தூண்கைாகக் கருதப்ேடுகின்ைனர். 

இவர்கைின் ோடல்கைில் இணைவனின் அருள் என்ேது ஓர் அனுேவப் மோருைாகப் பேசப்ேடுகிைது. 

மமய்கண்ட பதவாின் 'சிவஞான போதம்' இத்தத்துவத்தின் அடிப்ேணடச் சூத்திரங்கணை 

வழங்குகிைது. 

3. பதி, பசு, பாைம்: ஒரு சமய்ப்சபாருளியல் விளக்கம் 

ணசவ சித்தாந்தம் ேிரேஞ்சத்ணத அைிவுணடயது (Intelligent) மற்றும் அைிவற்ைது (Unintelligent) என 

இரண்டாகப் ேிாிக்கிைது. இந்தப் ேிாிவிணனயின் அடிப்ேணடயில் மூன்று நித்தியப் மோருள்கள் 

விைக்கப்ேடுகின்ைன. 

3.1 பதி (The Supreme Lord) 

ேதி என்ேது முழுமுதற் மோருைான சிவமேருமாணனக் குைிக்கும். அவர் எங்கும் நிணைந்தவர், எல்லாம் 

அைிந்தவர் மற்றும் பேராற்ைல் உணடயவர். இணைவன் உருவம் (Rupi), அருவம் (Arupi) மற்றும் 



Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 46 

அருவுருவம் (Ruparupi) என மூவணக நிணலகைில் அருள்ோலிக்கிைான். அவனது ஐந்மதாழில்கள் 

(ேணடத்தல், காத்தல், அழித்தல், மணைத்தல், அருைல்) அணனத்தும் உயிர்கைின் நலம் கருதிபய 

மசய்யப்ேடுகின்ைன. 

3.2 பசு (The Individual Soul) 

ேசு என்ேது எண்ைற்ை உயிர்கணைக் குைிக்கும். ஆன்மா அைிவுணடயது என்ைாலும், அது தானாக 

எதணனயும் அைியும் ஆற்ைல் அற்ைது. அது எதணனச் சார்கிைபதா அதன் வண்ைமாக மாறும் தன்ணம 

உணடயது (சார்ந்ததன் வண்ைமாதல்). ஆைவ மலத்தால் மணைக்கப்ேட்டிருக்கும் போது அது 

அைியாணமயில் மூழ்கிக் கிடக்கிைது. 

3.3 பாைம் (The Bonds of Impurity) 

உயிர்கணை இணைவனிடமிருந்து ேிாித்து ணவத்திருக்கும் தணைகபை ோசம் எனப்ேடும். இணவ 

மும்மலங்கள் என அணழக்கப்ேடுகின்ைன : 

• ஆணவம்: உயிாின் அைிணவ அநாதியாகபவ மணைத்து நிற்கும் மூலமலம். 

• கன்மம்: உயிர்கள் மசய்யும் நல்விணன மற்றும் தீவிணனகள். இது உயிருக்கு இன்ே 

துன்ேங்கணை வழங்குகிைது. 

• மாசய: உலகப் மோருள்களுக்கு முதற்காரைம். இது உயிருக்குத் தனு, கரை, புவன, 

போகங்கணை (உடல், கருவிகள், உலகம், அனுேவங்கள்) வழங்குகிைது. 

தத்துவப் சபாருள் தன்சம சையல்பாடு 

ேதி (Pati) அைிவு (Sat/Chit) அருள் மசய்தல் & ஐந்மதாழில் 

ேசு (Pasu) அைிவு/அைியாணம (Sat-Asat) அனுேவித்தல் & ேக்குவம் மேறுதல் 

ோசம் (Pasa) அைிவற்ைது (Jada/Asat) ஆன்மாணவ மணைத்தல் & ேிைித்தல் 

அட்டவணை 1: ணசவ சித்தாந்த முப்மோருள் விைக்கம்  

4. இசைவனின் அருள்நலச் ைிைப்பு: இலக்கியச் ைான்றுகள் 

இணைவன் உயிர்கணை ஆட்மகாள்ளும் மோருட்டுத் தன்ணனத் தாழ்த்திக் மகாண்டு ஒரு பசவகணனப் 

போலச் மசயல்ேடுகிைான் என்று மாைிக்கவாசகர் குைிப்ேிடுகிைார். திருவருள் என்ேது ஆன்மாவின் 

அைியாணம என்ை அழுக்ணக அகற்றும் ஆனந்த மவள்ைமாகும். 



Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 47 

4.1 திருவாைகம் காட்டும் அருள் சநைி 

மாைிக்கவாசகர் தனது திருவாசகத்தில், இணைவனின் அருைால் தனது 'நான்' எனும் அகந்ணத 

அழிந்த நிணலணயப் போற்றுகிைார். திருத்மதள்பைைம் எனும் ேகுதியில் அவர் ேின்வருமாறு 

ோடுகிைார்: 

"வான்மகட்டு மாருதம் மாய்ந்த அழல்நீர் மண்மகடினும் தான்மகட்ட லின்ைிச் சலிப்ேைியாத் 

தன்ணமயனுக்(கு) ஊன்மகட்டு உயிர்மகட்டு உைர்வுமகட்டுஎன் உள்ைமும்போய் நான் மகட்டவா 

ோடித் மதள்பைைம் மகாட்டாபமா"  

இப்ோடலில், உலகம் அழியும் ேிரைய காலத்திலும் அழியாத இணைவனின் நிணலயான தன்ணமயும், 

அவனது அருைில் மூழ்கிய ஆன்மா தனது ஊன், உயிர், உைர்வு ஆகிய அணனத்ணதயும் சிவமயமாக 

மாற்ைிக்மகாண்ட நிணலயும் விைக்கப்ேடுகிைது. 'நான் மகட்டவா' என்ேது இங்கு ஆைவ மலம் 

அழிந்தணத உைர்த்துகிைது. 

இணைவன் எந்தமவாரு மேயரும் வடிவமும் அற்ைவன் என்ைாலும், அடியார்கைின் மோருட்டு அவன் 

ேல்பவறு வடிவங்கணை ஏற்கிைான் : 

"ஒருநாமம் ஓருருவம் ஒன்றுமில்லாற்கு ஆயிரம் திருநாமம் ோடிநாம் மதள்பைைம் மகாட்டாபமா"  

இணைவன் உருவம் மகாண்டு வருவது என்ேது, இணையன்ேர்கள் உள்ைம் உருகி வழிேடுவதற்கும், 

துன்ேங்கணை நீக்கி இன்ேத்ணதப் மேறுவதற்கும் அவன் மசய்யும் மேரும் கருணையாகும். 

4.2 திருமந்திரத்தில் அருள் அமுதம் 

திருமூலர் தனது திருமந்திரத்தில், அருணை ஓர் அமுதக் கடலாகச் சித்தாிக்கிைார். இணைவன் தனது 

அருைால் ஆன்மாணவப் ேக்குவப்ேடுத்தும் விதத்ணத அவர் ேின்வருமாறு கூறுகிைார்: 

“அருைால் அமுதப் மேருங்கடல் ஆட்டி அருைால் அடிபுணனந் தார்வழுந் தந்திட் டருைான ஆனந்தத் 

தாரமு தூட்டி அருைால் என்நந்தி யகம்புகுந் பதாபன,”  

இணைவன் உயிர்கணை அவர்கைின் ஆணசகளுக்கு ஏற்ேப் ேிைவி எடுக்கச் மசய்து, அந்த ஆணசகணை 

அனுேவிக்கச் மசய்து, இறுதியில் அவற்ைிலிருந்து விடுேடச் மசய்கிைான். அருட்சக்திபய ஆன்மாவின் 

ேிைப்பு, வைர்ச்சி மற்றும் மணைவிற்கு ஆதாரமாக உள்ைது. 

5. திருவருளின் சையல்பாடும் ஆன்ம பக்குவமும் 



Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 48 

திருவருள் என்ேது சும்மா வந்துவிடுவதில்ணல; ஆன்மா தகுதியணடயும் போபத அது 

மவைிப்ேடுகிைது. இந்தத் தகுதிணயப் மேறுவதற்கு ஆன்மா மூன்று நிணலகணைக் கடக்க பவண்டும். 

5.1 மலபாிபாகம் (Ripening of Malas) 

ஆன்மாணவத் தழுவியிருக்கும் ஆைவ மலம், தனது சக்திணய இழந்து நீங்குவதற்குத் தயாராகும் 

நிணலபய மலோிோகம் எனப்ேடும். இது ஒரு ேழம் கனிந்து தானாகக் கீபழ விழுவதற்குத் 

தயாராவணதப் போன்ைது. 

5.2 இருவிசனசயாப்பு (Equanimity of Deeds) 

ஆன்மா தான் மசய்யும் நல்விணனணயயும் (புண்ைியம்) தீவிணனணயயும் (ோவம்) சமமாகக் கருதும் 

ேக்குவம் மேறுவபத இருவிணனமயாப்பு ஆகும். இன்ேத்தில் மகிழ்வதும் துன்ேத்தில் வருந்துவதும் 

அற்று, இரண்ணடயும் இணைவனின் அருட்மசயலாகக் காணும் முதிர்ச்சி இதுவாகும். 

5.3 ைத்திநிபாதம் (Descent of Grace) 

ஆன்மா பமற்கண்ட இரு நிணலகணையும் அணடயும் போது, இணைவனின் அருள் (சக்தி) அதன் பமல் 

வீழ்கிைது. இதுபவ சத்திநிோதம் எனப்ேடும். இது அருைின் தீவிரத்ணதப் மோறுத்து நான்கு 

வணகப்ேடும்: 

ைத்திநிபாத வசக தன்சம விசளவு 

மந்தம் (Manda) மமதுவான அருள் வீழ்ச்சி ஆன்மீகத் பதடல் மதாடங்குதல் 

மந்ததரம் (Mandatara) ஓரைவு விணரவான அருள் சடங்குகள் மற்றும் வழிோடுகைில் ஈடுேடல் 

தீவிரம (Teevra) விணரவான அருள் குருணவத் பதடுதல் & ஞானம் மேறுதல் 

தீவிரதரம் (Teevratara) மிக விணரவான அருள் உடனடி ஞானம் & முக்தி 

அட்டவணை 2: சத்திநிோதத்தின் நான்கு நிணலகள்  

6. திருவருட்பயன் காட்டும் வாழ்வியல் உண்சமகள் 

உமாேதி சிவாசாாியார் 'திருவருட்ேயன்' நூலில் அருைின் முக்கியத்துவத்ணதப் ேற்ைிப் ேின்வருமாறு 

கூறுகிைார்: 

“அருைிற் மோியது அகிலத்தில் பவண்டும் மோருைிற் தணலயிலது போல்,”  



Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 49 

உலகில் வாழத் பதணவயான மோருள்கைில் தண்ைீணர விடச் சிைந்தது எதுவுமில்ணல (தாகத்தின் 

போது) என்ேது போல, ஆன்ம விடுதணலக்குத் திருவருணை விடச் சிைந்த மசல்வம் பவமைதுவும் 

இல்ணல. பமலும், இணைவன் சூாியணனப் போல எங்கும் நீக்கமை நிணைந்து, உயிர்கள் விணனகணைச் 

மசய்யவும் அவற்ைின் ேயன்கணை அனுேவிக்கவும் துணை நிற்கிைான். 

"மேருக்க நுகர்விணன பேமராைியாய் எங்கும் அருக்கமனன நிற்கும் அருள்."  

சூாியன் தாமணரணய மலரச் மசய்வது போல, இணைவனின் அருள் ஆன்மாவின் உள்ைிருக்கும் 

அைிணவ மலரச் மசய்கிைது. 

7. முக்தி அசையும் வழிகள்: நால்வசக சநைிகள் 

ணசவ சித்தாந்தம் முக்தி அணடவதற்கு நான்கு அடிப்ேணட மநைிகணை வகுத்துள்ைது. இணவ 

ஆன்மாவின் ேக்குவத்திற்பகற்ே அணமகின்ைன. 

7.1 ைாிசய (Dasamarga) 

இணைவணன ஆண்டவனாகவும், தன்ணன ஒரு மதாண்டனாகவும் (தாசன்) கருதிச் மசய்யும் வழிோடு 

இதுவாகும். திருக்பகாயில்கணைத் தூய்ணம மசய்தல், விைக்கிடுதல், நந்தவனம் அணமத்தல் 

போன்ைணவ இதில் அடங்கும். இதன் ேயனாக 'சாபலாகம்' (இணைவனின் உலகத்தில் இருக்கும் 

நிணல) கிட்டும். 

7.2 கிாிசய (Satputramarga) 

இணைவணனத் தந்ணதயாகவும், தன்ணன மகனாகவும் கருதிச் மசய்யும் வழிோடு. பூணச மசய்தல், 

அேிபேகம், மந்திரம் ஓதுதல் போன்ைணவ இதில் அடங்கும். இதன் ேயனாக 'சாமீேம்' (இணைவனுக்கு 

அருகில் இருக்கும் நிணல) கிட்டும். 

7.3 தயாகம் (Sakamarga) 

இணைவணனத் பதாழனாகவும், தன்ணனத் பதாழனாகவும் கருதிச் மசய்யும் அக வழிோடு. 

மூச்சுப்ேயிற்சி (ேிராைாயாமம்) மற்றும் தியானத்தின் மூலம் இணைவணனத் தன்னுள் காண்ேது. 

இதன் ேயனாக 'சாரூேம்' (இணைவனின் வடிவத்ணதப் மேறும் நிணல) கிட்டும். 

7.4 ஞானம் (Sanmarga) 

இதுபவ உண்ணமயான அைிவின் வழி. ேதி-ேசு-ோசம் ேற்ைிய மமய்யைிணவப் மேற்று, இணைவபனாடு 

இரண்டைக் கலப்ேபத ஞானம் ஆகும். இதன் ேயனாக 'சாயுச்சியம்' எனும் ேரமுக்தி (இணைவபனாடு 

ஒன்ைாதல்) கிட்டும். 



Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 50 

மார்க்கம் சநைி முசை முக்தி நிசல உவசம 

சாிணய தாச மார்க்கம் சாபலாகம் அரும்பு 

கிாிணய சற்புத்திர மார்க்கம் சாமீேம் மலர் 

பயாகம் சக மார்க்கம் சாரூேம் காய் 

ஞானம் சன்மார்க்கம் सायு ச்சியம் கனி 

அட்டவணை 3: நால்வணக மநைிகளும் அவற்ைின் ேயன்களும்  

8. பிைவிசயப் தபாக்கும் சபருமருந்து 

உயிர்கள் மீண்டும் மீண்டும் ேிைப்ேதற்குக் காரைம் அவற்ைின் மலங்கள் ஆகும். இப்ேிைவித் 

துன்ேத்ணத நீக்கவல்ல ஒபர மருந்து இணைவனின் அருள் மட்டுபம. மந்திரங்கைாபலா அல்லது 

தந்திரங்கைாபலா தீர்க்க முடியாத ேிைவிப் ேிைிணய இணைவன் தனது கருணையால் தீர்க்கிைான். 

“பகாணனப் ேிைப்ேறுத் தாண்டுமகாண்ட கூத்தணன நாத்தழும்பு ஏைவாழ்த்தி”  

இணைவன் உயிர்கைின் அைிவுக்கு அைிவாகி நின்று, அவற்றுடன் ேிாிப்ேின்ைிச் மசயல்ேட்டுப் 

ேிைவிணயத் மதாணலக்கிைான். நனவு நிணலயிபலபய அடியாணரப் ேிடித்து ஆட்மகாள்ளும் அவனது 

திைம் வியப்ேிற்குாியது. 

9. சைவ ைித்தாந்தத்தின் அைிவியல் மற்றும் சமய்ப்சபாருளியல் பின்னணி 

ணசவ சித்தாந்தம் மவறும் மத நம்ேிக்ணகயல்ல; இது மனித வாழ்வின் அணனத்துக் கூறுகணையும் 

உள்ைடக்கிய ஒரு அைிவியல் பூர்வமான தத்துவமாகும். இது ேிரேஞ்சத்தின் மசயல்ோட்ணட 36 

தத்துவங்கைின் (Principles of Nature) அடிப்ேணடயில் விைக்குகிைது. 

9.1 36 தத்துவங்களின் கட்ைசமப்பு 

உலகப் மோருள்கள் அணனத்தும் 'மாணய' எனும் அைிவற்ை மூலப் மோருைிலிருந்து பதான்றுகின்ைன. 

இணைவன் தனது அருட்சக்தியால் (Sakti) இந்த மாணயணய இயக்கி, உயிருக்குத் பதணவயான 

கருவிகணை உருவாக்குகிைான் : 

1. சுத்த தத்துவங்கள் (5): இணைவனின் பநரடிச் மசயல்ோட்டில் இருப்ேணவ (சிவம், சக்தி, 

சாதாக்கியம், ஈசுவரம், சுத்தவித்ணத). 



Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 51 

2. வித்தியா தத்துவங்கள் (7): உயிாின் அைிணவத் தூண்டுேணவ (காலம், நியதி, கணல, வித்ணத, 

அராகம், புருடன், மாணய). 

3. ஆன்ம தத்துவங்கள் (24): மனித உடலும் புலன்களும் (ஐம்பூதங்கள், ஐம்புலன்கள், 

அந்தக்கரைங்கள் போன்ைணவ). 

இந்தக் கட்டணமப்பு, மனிதன் எவ்வாறு உலகத்பதாடு ேிணைக்கப்ேட்டுள்ைான் என்ேணதயும், அந்தப் 

ேிணைப்ணேத் திருவருள் எவ்வாறு அறுக்கிைது என்ேணதயும் தர்க்காீதியாக விைக்குகிைது. 

10. ஆய்வின் பகுப்பாய்வும் கண்டுபிடிப்புகளும் (Analysis and Findings) 

இவ்வாய்வின் மூலம் கண்டைியப்ேட்ட முக்கிய உண்ணமகள் ேின்வருமாறு: 

1. அருளின் தைவகத் தன்சம: இணைவன் அநாதி காலத்திலிருந்பத உயிர்கணை விடுவிக்க 

முயல்கிைான். அவன் தன்ணன ஒரு பசவகனாகத் தாழ்த்திக் மகாண்டு, உயிருக்குத் 

பதணவயான உடல் மற்றும் உலக அனுேவங்கணை வழங்குகிைான். 

2. ஆணவ மலத்தின் அைர்த்தி: ஆைவ மலம் என்ேது புை இருணை விடக் மகாடுணமயானது. 

புை இருள் மோருள்கணை மணைக்கும், ஆனால் தன்ணன மணைக்காது. ஆைவபமா உயிருக்குத் 

தன்ணனயும் காட்டாது, இணைவணனயும் காட்டாது. திருவருள் மட்டுபம இந்த இருணைப் 

போக்க வல்லது. 

3. குருவின் அவைியம்: தீவிரமான சத்திநிோதம் ஏற்ேடும் போது, இணைவன் மானிட வடிவில் 

'குருவாக' வந்து உேபதசம் மசய்கிைான். சூாியகாந்தக் கல் சூாிய ஒைிணயப் மேற்றுப் ேஞ்ணச 

எாிப்ேது போல, குருவின் உேபதசம் ஆன்மாவின் மலங்கணைச் சிவஞானத்தால் எாிக்கிைது. 

4. அத்சவதத் சதாைர்பு: ணசவ சித்தாந்தத்தில் அத்ணவதம் என்ேது "ஒன்ைாதல்" அல்ல, 

"இரண்டற்ை நிணல" (Two-less) ஆகும். சூாிய ஒைியும் கண் ஒைியும் இணைந்து ஒரு 

மோருணைக் காண்ேது போல, இணைவனும் ஆன்மாவும் ேிாிக்க முடியாதேடி இணைந்து முக்தி 

நிணலயில் போின்ேத்ணத நுகர்கின்ைனர். 

11. முடிவுசர 

திருவருைின் சிைப்ணே மகைிர் விணையாடல்கைின் (மதள்பைைம், அம்மாணன) ஊடாக 

மாைிக்கவாசகர் ோடியிருப்ேது, இணைவனின் அருள் சாதாரை மக்களுக்கும் எைிய முணையில் 

எட்டக்கூடியது என்ேணதக் காட்டுகிைது. உலகத்தின் அணனத்துச் மசயல்ோடுகளுக்கும், உயிர்கைின் 



Tamilmanam International Research Journal of Tamil Studies | Volume 8 | Special Issue 02, February 2026 
 

 

https://doi.org/10.63300/tm08sp022026 52 

முக்திக்கும் ஆதாரமாக விைங்குவது திருவருள் ஒன்பை. இணைவன் உயிர்கள் மீது மகாண்ட அன்ோல், 

அவற்ைின் விணனகணை அறுத்து, தன்ோல் ஈர்த்துப் போின்ேத்ணத வழங்குகிைான். 

ணசவ சித்தாந்தம் முன்ணவக்கும் இந்த அருள் மநைி, மனிதணனத் தன்னலமற்ை பசணவக்கும் (சாிணய, 

கிாிணய), மன ஒருணமப்ோட்டிற்கும் (பயாகம்) மற்றும் பமலான மமய்யைிவிற்கும் (ஞானம்) 

வழிநடத்துகிைது. முடிவாக, இணைவனின் திருவடிபய அநாதிப் ேிைியாகிய ேிைவிணயத் தீர்க்கும் 

மாமருந்தாகும். திருவருணைத் துணையாகக் மகாண்டு மசயல்ேடும் ஆன்மா, சிற்ைின்ேங்கணை நீக்கிச் 

சிவப்போின்ேத்ணத எய்துகிைது என்ேது திண்ைம். 

 

12. ஆதார நூற்பட்டியல் (References in MLA Style) 

1. அருள்நந்தி சிவாசாாியார். சிவஞான சித்தியார். மசன்ணன: ணசவ சித்தாந்த நூற்ேதிப்புக் 

கழகம், 1968. அச்சு.. 

2. குமரகுருேரன் ேிள்ணை, டி.எம்., ேதிப்ோசிாியர். திருமூல நாயனார் அருைிய திருமந்திரம் - 

ேத்தாம் திருமுணை. ணவகுண்டம்: ஸ்ரீ குமரகுருேரன் சங்கம், 1968. அச்சு.. 

3. சுப்ேிரமைிய ேிள்ணை, கா. திருவாசகம்: திருத்மதள்பைைம் மற்றும் இதர ேதிகங்கள். 

மசன்ணன: திருமநல்பவலி மதன்னிந்திய ணசவ சித்தாந்த நூற்ேதிப்புக் கழகம், 1958. அச்சு.. 

4. மைி, சி.சு. திருவருட்ேயன் மூலமும் உணரயும். மசன்ணன: வித்யாரத்னாகர அச்சகம், 2005. 

அச்சு.. 

5. Pechilis Prentiss, Karen. The Embodiment of Bhakti. Oxford: Oxford University Press, 

1999. Print.. 

6. Tauber, David. Saiva Siddhanta: Social History & Scripture. Montreal: McGill University, 

2013. Print.. 

 


